Herattaja-Yhdistys ry
PL 21, 62101 Lapua
Puh (06) 433 5700

HERATTAJA- hy@h-yfi
YHDISTYS  www.h-y.fi

Hengellinen Kuukauslehti viettdd 130-vuotisjuhlavuottaan vuonna 2018 teemalla
"Katsomaan avaralle"”. Téhdn liittyen lehdessd julkaistaan Kamarikeskustelua-nimistd
palstaa, jolla keskustellaan erilaisista uskonnollisista aiheista, etsitddn yhteisymmdirrysté ja
pohditaan yhteyden merkitystd. Koska lehden merkkimddiré on rajoitettu, keskustelut
julkaistaan lehden ilmestyttyd verkkosivuilla pidempind.

Keskustelijoina katolinen teologi Emil Anton Vantaalta ja luterilainen yleissihteeri Kalle
Hiltunen Nurmosta

KALLE: Taustatietona voisin ensiksi kertoa omasta taustastani. Herdannaisyys kulkee minulla aika
lailla verissa ja sitda on vahvistanut opiskeluaikainen asuminen Korttikodilla Helsingissa seka
sieltd ja Herdannaisnuorten kuorosta koostunut laaja ystavapiiri. Eika korttilaisyyttani ole
vahentanyt harrastuneisuus Paavo Ruotsalaisen ajattelun ja korttihistorian parissa.

Korttikytkdksen lisaksi minulla on voimakas teologinen viehtymys katoliseen suuntaan,
erityisesti se on muodostunut kristilliseen mystiikkaan perehtymisen myo6ta. Uusplatonistinen
kristillinen mystiikka on ollut oman teologisen harrastuneisuuden ytimessa. Olen tehnyt
lisensiaattityon Ristin Johanneksen sielukasityksesta. Periaatteessa siita on minulla myos
tekeilld vaitoskirja, mutta se projekti on pahasti telakalla eli ei ole viime vuosina muiden
kiireiden johdosta edennyt. Yhtena ohjaajana ndissa harjoitteissa minulla on ollut Pauli Annala
ja on myonnettava, etta Paulilla on merkittava vaikutus teologi-identiteetissani. Olin mukana
Paulin ja hanen vaimonsa Eevan kanssa perustamassa San Damianon osuuskuntaa ja siina olen
mukana edelleen, vaikka vierailuni siella ovat jadaneet viime vuosina vahiin. San Damianossahan
hetkipalvelukset ja katolisen kirkon tuottama rukousaineisto on ollut kdytossa jo pitkdaan (myos
ennen Paulin ja Eevan kdadantymista katolisen kirkon jaseniksi).

Teologina olen siis jonkinlainen korttildisen ja katolisen kristillisen mystiikan hapattama
luterilainen pappi. Mutta aloittakaamme itse keskustelu...

Kirjoitat kirjassasi Katolisempi kuin luulet jonkin verran suomalaisista heratysliikkeista ja l6ydat
niistd jokaisesta joitakin katolisen kirkon kanssa yhteisia piirteitd. Samassa yhteydessa hauskasti
"kielillapuhumisesta”, mitd nama liikkeet sisaltavat: kullakin liikkeelld on oma sanasto ja
puhetapa.

Itse olen usein mieltanyt suomalaiset heratysliikkeet jonkinlaiseksi katolisen kirkon
saantokuntien vastineeksi (perinteisten heratysliikkeiden lisdksi haluan samaan joukkoon
nostaa myos uudempia liikkeita, kuten Taize-liike, hiljaisuuden ystdvat tai Tuomas-messun
ymparille koostunut porukka). Eri aikoina luterilaisen kirkon sisélld on noussut erilaisista
tarpeista eri tyyppisid painotuksia ja hartauden harjoittamistapoja vahan samalla tavalla kuin
on katolisen kirkon sisalla noussut eri vuosisatoina erilaisia sddantékuntia. Yhtenevaista



heratysliikkeiden ja sadantokuntien valillda on myos liikkeiden varhaisen vaiheen johtajien asema.
Paavo Ruotsalainen, Fredrik Gabriel Hedberg tai Lars Levi Laestadius ovat saaneet sellaisen
aseman omissa liikkeissaan, mikd muistuttaa kovasti monen saantokunnan perustajan asemaa
katolisissa saantokunnissa. Jos nama heratysliikkeet olisivat katolisen kirkon sisalld, varmaan
jotkut ajaisivat naiden julistamista autuaaksi tai pyhaksi.

Ajattelen, etta tallaisessa heratysliikkeiden tai sdantékuntien muodostumisessa on jotakin peri-
inhimillista. Meilla on taipumus kokoontua samalla tavalla maailmaa katsovien kesken.
Ajattelen, ettd sadantdkunnat katolisen kirkon puolella ja heratysliikkeet suomalaisessa
luterilaisuudessa ovat muodostaneet talle tarpeelle sellaisen kanavan, ettei joka tilanteessa ole
tarvinnut riitautua niin pitkalle, etta pitdisi muodostaa omia kirkkokuntia.

Saantokuntien historiasta 16ytyy erilaisia painotuksia, keskusteluja ja kiistojakin, mutta missa
maarin katolisen kirkon saantékunnissa tana paivana nakyy tallaista “kielillapuhumista”, mita
havainnoit suomalaisissa heratysliikkeissa? Pystyyko katolisen kirkon sisalla erottamaan
kristillisesta puheesta erilaisia elementteja sen mukaan, mitd sdantokuntaa joku puhuja
edustaa? Pystyyko Suomessa katolisessa keskustelussa erottamaan erilaisia puhetapoja
saantokuntien mukaan?

EMIL: Omasta taustastani lyhyesti: katoliseksi vauvana kastettu, 16v "herannyt" mm.
dominikaanien pyhiinvaelluksella Puolassa ja sitten Opus Dein opissa Suomessa...pian aloin
kdyda myds neokatekumenaalisen tien tilaisuuksissa, myds Aiti Teresan sisarten, ja tietysti
Suomessa ovat srk-tydssa vahvasti lasna Pyhan Sydamen papit ja ursuliinisisaret.... joten eri
liikkeisiin ja saantokuntiin on saanut Suomenkin pienessa katolisessa kontekstissa tutustua. Ja
toki olen huomannut, etta niilla on omat tapansa puhua, erilaisia painotuksia ja lempisanoja.
Opus Deilla puhutaan paljon tyon pyhittamisestd, Jumalan lapseudesta, mortifikaatiosta,
apostolaatista; neokatekumenaaleilla on keskitssa on katekeesi, Jumalan Sana, yhteiso, liturgia,
kuukausittainen "yhteiselama", on "kaikuja" ja etappeja jne, ja sitten molemmissa yhteisdissa
on myds sikaldisten ulkomaalaisten tyypillisia suomen kielen virheita ja tietty melodia, jolla

yhteisoihin integroituvat suomalaisetkin alkavat puhua....

Liityin tosiaan Herattdja-yhdistykseen merkkivuonna 2017. Ajattelen, etta heratysliikkeet ovat
suomalaisen kristinuskon rikkautta, niissa on paljon hienoa hengellista perintda, joka voisi olla
ikaan kuin suomalainen kontribuutio maailmanlaajuiselle kirkolle/kristinuskolle. Jos ne olisivat
katolisen kirkon sisdlld, ne voisi varmaan hyvin mieltaa jollain lailla verrannollisiksi kirkollisiin
liikkeisiin tai sdantdkuntiin. En itse koe herdanndista hengellisyytta mitenkaan erityisesti
omimmakseni, mutta ajattelen etta silla on arvoa, ja kun kerran yhdistys ja lilke on nykyaan sen
verran avaramielinen, etta siihen voi liittya vaikka katolilainen, niin otinpa ja liityin, ainakin
merkkivuoden kunniaksi symbolisesti joksikin aikaa, vaikken pysyvasti mukaan jaisikaan. Jos
tasta keskustelusta syntyy jonkinlaista entista syvempaa katoliskorttildista yhteytta, niin olen
saavuttanut tavoitteeni.

Minulla oisi oikeastaan yksi kysymys korttildisyydesta. Tata en ole vield oikein tajunnut. Siis
yhtaalta kasittadkseni korttilaisyys oli pietismid, jossa vaadittiin parannusta ja henkilékohtaista
uskoa ja myo6s herdanneen elamaa, joka nakyi kdytanndssa monissa asioissa, alkaen puvusta
kaikenlaisiin moraalisiin kieltoihin (ei tanssia, huulipunaa, kortinpeluuta?, tms synteja).
Evankelisia syytettiin siitd, etta sielld lilan helposti uskottiin armoon eika otettu tarpeeksi
vakavasti parannuksen vaatimusta jne. Toisaalta sitten kuitenkin nden aivan toisenlaisen linjan:
sanotaan, ettd heranndisyydessa armo on jotenkin tosi matalalla, ei mitaan voi tehda itse sita
ansaitakseen, mikaan ei riipu pelastuksessa itsesta, kaikki riippuu Kristuksesta, jopa uskon



vaatimus on vdhan niin ja ndin, uskokin on enemman toivovaa ja kaipailevaa, saa olla oman
syntisyyden kanssa mita on ja silti toivoa.... ja sitten kerrotaan, etta Paavokin juopotteli aika
reilusti yms. Eli en oikein tajua, miten nama linjat sopivat yhteen. Yksi selitys, jonka olen kuullut,
etta tassa on tapahtunut kronologinen muutos: varhainen korttildisyys oli tiukkaa pietismia,
nykyinen on liberaalia jne. Mutta toisaalta enta tuo Paavon esimerkki ja sitten se, etta kai tama
epdvarma ja toivova usko ja yksin Kristus-linja yms. nakyvat myds Siionin virsissa,
herdanndisyyden teologisessa ydinldhteessa...? Tai ndin ainakin olen kuullut selitettavan. En ole
vield ehtinyt tehda syvallisempaa virsianalyysia. Olisi kiva saada sinulta tahan lisdselvyytta.

Tanadan oli muuten Seppo A. Teinosen eldamakerran julkaisutilaisuus ja juhlaseminaari. Tiedatko
yhtdan, mita Teinonen tykkasi korttildisyydesta?

KALLE: On mielenkiintoista kuulla katolisen kirkon sisaisten liikkeiden kielipelista. Yksi asia,
missd suomalaiset heratysliikkeet muistuttavat mielestani katolisia sdantokuntia on joidenkin
perustajien tai muiden keskushenkildiden asema heidan kuolemansa jalkeen. (Tahanhan
viittasin jo edellisessa viestissani.) Esimerkiksi kun katselen Paavo Ruotsalaisen merkitysta ja
hanen ympdrilleen rakentunutta “kulttia”, en voi olla huomaamatta samankaltaisuuksia niiden
prosessien kanssa, mitka ovat monen katolisen pyhimyksen taustalla. Paavon kuoleman jalkeen
hanen elamastdan alkoi kulkea yksittdisia tarinoita, joissa yleensa oli joku hengellinen tai
moraalinen opetus. Nama muistuttavat niita legendoja, mita monen pyhimyksen kuoltua heista
on liikkunut. Ja ndissa tarinoissa on se sama piirre kuin monissa pyhimykseen liittyvissa
legendoissa: Tarinoiden historiallista todenperadisyytta ei voida todentaa, mutta sita ei ole
pidetty keskeisendkaan. Keskeista on se, mita tarinat opettavat kristityn vaelluksesta.

Paavon kuolemasta ehti kulua reilut 60 vuotta, kun Aukusti Oravala julkaisi elamakerran Paavo
Ruotsalainen (1913) ja kolme vuotta myéhemmin romaanin muotoon puristetun elamakerran
Erdmaan profeetta (1916). Naista varsinkin jalkimmaisella (josta otettiin lukuisia
uusintapainoksia) on ollut samantyyppinen asema kuin joidenkin pyhimysten elamasta
julkaistuilla kirkon kanonisoimilla virallisilla elamakerroilla, vaikka Oravalan kirjaa ei mikdaan
instanssi ole koskaan kanonisoinutkaan.

Samoin Paavon kotisaaren Aholansaaren ymparille on muodostunut jotakin sellaista
vierailukulttuuria, mika on ajoittain muistuttanut pyhimyksen reliikeille tehtavaa
pyhiinvaellustraditiota. Aholansaaressa on Paavon pirtin lisdksi esineist04a, joka on perdisin
Paavolta tai jota pidetddan Paavon esineistond (mm. Paavon raamattu, hoyla, sanky jne.). Niilla
on hiukan samantyyppistd asemaa ollut monen vierailijan mielissa kuin pyhdinjaannoksilla. Ne
muistuttavat jostakin sellaisesta kristillisesta vaelluksesta, josta voimme hakea ymmarrysta ja
voimaa omaan vaellukseen.

Itse ndkisin, ettd tdma Paavon ymparille muodostunut kultti on osoitus siitd, ettd ihmiselld on
tarve nahda hengellisen kilvoituksen esimerkkeja ja hakea heidan tarinastaan ja elamastaan
lohtua ja voimaa omaan kilvoitukseen. Eika tata piirretta ole reformaatiokaan
pyhimystraditiosta irtautuessaankaan onnistunut ihmisesta riisumaan.

Kysyit herdannaisyyden luonteesta ja kahtalaisuudesta mita huomaat herannaisyyden historiasta
ja nykypaivastakin. Koitan siihen jotakin vastata, vaikka kysymyksesi avaa sellaisia maailmoja,
joihin vastaaminen voisi vaatia useita kirjoja.



Kronologinen muutos, jonka olet kuullut selityksend, on yksi selitys, mitd aika usein kuulee.
Taman selityksen mukaan herdnnaisyys olisi ollut aiemmin jyrkan pietistinen ja nykyinen
"liberalismi” olisi pilannut alkuperdisen ja aidon pietismin. Mielestdni tama selitysmalli usein
sisaltaa ajatuksen siita, etta pietismi olisi, paitsi aitoa ja alkuperaista herannaisyytta, myos aitoa
ja alkuperaista kristinuskoa. Jopa alkukirkko nahdaan jollakin tavalla pietistisena liikkeena.
Tahan ajatukseen sopii helposti yhteen ajatus alkuperaisen turmeltumisesta. (mika on
tyypillinen selitysmalli kristinuskon historialle ainakin protestanttisella puolella. Vrt.
reformaattoreiden ajatus alkukirkosta “aitoa” uskonvanhurskautta julistavana, joka
mydhemmin paavin vallan alla “turmeltui”)

Herannaisyyden historia ei kuitenkaan tue tuota selitysmallia. Tietynlainen kahtalaisuus, tai
moninaisuus, herannadisyyden luonteessa on, henkilokohtaisen herannadisyyden perehtymiseni
mukaan, huomattavan varhaisempaa kuin ldahivuosikymmenien liberalismiin liitettavaa.
Moninaisuus ja aika voimakaskin vastavoima pietismille sisdltyy jo “aitoon ja alkuperdiseen”
herdannaisyyteen.

Korttildisyyden suhde pietismiin on kahtalainen, tai oikeastaan moninainen. Yhtaalta se nousee
pietismista, ainakin sikali kuin se ymmarretaan laveasti, puhdasoppisuuden ajan luterilaisuuden
vastavoimana, mika on korostanut yksil6a, yksildiden tai kokoontumisia kirkon virallisen,
yksilosta irrallisen, dogmaattisuuden sijaan. Toisaalta herannaisyys kantaa jo varhaisessa
historiassaan mukanaan kritiikkia pietismia kohtaan, erityisesti pietismin niita korostuksia,
missa korostetaan yksilon suorituksia (parannusta, uskonratkaisua, pyhitysta jne.). Tama nakyy
esim. Paavo Ruotsalaisen ikdavoivan uskon opetuksessa, kun han opettaa yksilon kaikenlaisten
uskomisaktien sijaan olemaan paikallaan hotkyilematta ja vain odottamaan ja ikdvéimaan
Kristusta auttajaksi.

Samoin pietismin vastustus nakyy selkedsti 1740-luvun Tukholman herrnhutilaisissa, jotka
nousivat vastustamaan pietistien yksil6lle esittamia vaatimuksia ja korostivat Kristuksen tyota
ainoana pelastuksena, ratkaisuna, pyhityksena, vanhurskautena jne. Nama Tukholman
herrnhutilaiset tekivat sitten virsikirjan nimelta Sions sanger, joka vuonna 1790 kdannettiin
suomeksi nimellad Siionin virret. Siionin virret siis kantavat jo alkujuuressaan mukana yksin-
Kristus linjaa, minka olit ilmeisesti huomannut nykyisestakin kokoelmasta. Naen, etta Paavo
Ruotsalaisen ajattelu ja Siionin virret sisaltavat pietismin vastustusta, mutta kylldakin hiukan
erilaisilla vivahteilla. Nditd molempia vivahteita herdnnaisyys kantaa mukanaan.

Herdannaisyydessa on tosiaan puhuttu myos herdadamisesta, mika on selvasti pietismiin viittaava
termi. Herannaisyyden sisélla on tdhdan herdamiseen kuitenkin liitetty sellaista merkityssisaltoa,
mika on ollut my6s jonkinlaista kritiikkid pietismia kohtaan. Perinteisesti korttildiset eivat ole
herdnneet uskoon, uskomiseen tai jumalallisuuteen. Herdnneet ovat ndhneet herdamisen
merkitsevdn ennemmin herdamista synnintuntoon, oman raadollisuuden ja jumalattomuuden
tuntoon. Tassa jumalattomuuden tunnussa herdnneet ovat halunneet roikkua. Ei olla haluttu
menna sille puolelle, missd ndhtaisiin oma kristillinen vaellus edistyneempana ja lahempéana
perille pdasya. Oman raadollisuuden ja jumalattomuuden tunnon katoamisen on nahty vievan
ylemmyyteen, omavanhurskauteen ja parannuksen teon loppumiseen (mistéd Paavo
hedbergildisia syytti). Tahan mieleen on liittynyt ajatus siitd, ettd armo liikkuu nimenomaan
alhaalla (jos itsensa ylentda ylemmaksi, ei armo sielld saata liikkuakaan), ja ettd yhtaan askelta
pelastuksen tielld ei voi itse ottaa, vaan ainoastaan voi ikdvoida Kristusta auttajaksi ja tielle
taluttajaksi.

Vaikka tama ajatusmaailma on ollut voimallisesti itsea "pienelle paikalle” ja "hengellisesti
koyhaksi” opettava, on herdanneet onnistuneet samanaikaisesti omaksumaan pietistisen



erottautumisen omaksi “paremmaksi” tai “oikein uskoa tulkitsevien” joukoksi. Sellaisia ihmisia,
jotka eivat omaan raadollisuuteensa olleet herdnneet, kutsuttiin suruttomiksi. Ja naihin
suruttomiin herdanneet halusivat taannoin pitaa jyrkkaa rajaa. Heista erotuttiin pukeutumisella
ja irtautumalla monista suruttomista menoista (tanssit, kortinpeluu, punaiset vaatteet jne.).
Minusta tama on jollakin tavalla paradoksinen ilmié. Samaan aikaan on teologisesti haluttu
pitda itsed kaikista vahadisimpina ja mitattdmimpina Jumalan valtakunnan tielld, mutta on
kuitenkin itsensa ulkonaisesti erotettu toisia “paremmiksi”. Herannaisyyden historiasta [6ytyy
sellaisia opettajia, jotka ovat julistuksessa korostaneet voimallisesti sita, ettd ihminen ei voi
pelastuksen tiella tehda yhtaan mitaan, mutta samalla ovat vaatineet voimallisesti heranneilta
erottautumista esim. korttipuvulla. Mielestani teologiassa ja kdytannossa on ollut aika kiehtova
ristiriita tai jannite, jonka luonteesta en itse ainakaan ole viela taysin paassyt selville.

Jotta herdnndisyyden suhde pietismiin ei menisi liilan helpoksi, on viela muistutettava, etta
heranndisyyden historiassa on edellad kuvaillun pietistisen kritiikin (mika sisalsi pietistisen
erottautumisen maailmasta) lisdksi ollut 1800-luvulta ldhtien siipi, joka on luonteeltaan hiukan
pietistisempi, missa on edistymistakin nahty paremmin mahdollisena ja mika on |6ytanyt, edelld
kuvattua ikavointia enemman korostavaa linjaa helpommin, yhtymakohtia esim. uuspietistisiin
liikkeisiin. Tama kahtalaisuus ei kuitenkaan ole perua jostakin ”liberaalien alkuperdisen uskon
turmelemisesta”, vaan silla on juuret jo herdannaisyyden alkuajoissa.

Kasittaakseni Teinosella ei ollut erityisen paljon yhteyksia korttildisyyteen, mutta totta kai han
tydskenteli monien korttiteologienkin kanssa. Pauli Annalalta olen ymmartanyt, etta Teinonen
haikaili sellaisen tutkimusprojektin peraan, missa heratysliikkeiden virsiperintda tutkittaisiin
mystiikan nakékulmasta. Teinonen aavisteli, etta sielld on teemoja, joista |0ytyy paljon
samankaltaisuutta myos reformaatiota edeltavasta spiritualiteetista.

Yhden kirjallisen kommentin muistan ndahneeni Teinoselta liittyen Siionin virsiin. Kun Ev. lut.
kirkon virsikirjaa uudistettiin, teki Teologinen aikakauskirja virsikirjaan liittyvdn teemanumeron
(muistaakseni virsikirjaehdotuksen julkaisun jalkeen 1984). Siind numerossa oli Teinosen
artikkeli ja Teinonen siina kritisoi virsikirjauudistusta kovalla kadelld. Tassa yhteydessa han
totesi, etta virsikirjauudistus poistaa virsista mystiikan samalla tavalla kuin Siionin virsi uudistus
teki 1970-luvun alussa.

Teinosen aavistus oli oikea. Erityisesti uusimman Siionin virsien uudistushankkeen (olin
tekstijaoston sihteeri) myota tulin tutustuneeksi Siionin virsien ensimmaiseen suomennokseen
(1790) ja samana vuonna julkaistuun Halullisten sielujen hengellisiin lauluihin. Noita
kokoelmiahan kaytti 1800-luvulla kaikki heratysliikkeet. Tuosta 1800-luvun heratysliikkeiden
kdyttamasta virsiaineistosta l0ytyy runsaasti sellaista mystiikanteologista materiaalia (erityisesti
veri-/haavamystiikkaa, mutta myos morsiusmystiikkaa), joita myohemmin ainakin
herdanndisyyden piirissa tehdyissa virsiuudistuksissa karsittiin. Toisin kuin Teinonen tuossa 1980-
luvulla tehdyssa artikkelissa mainitsee, paakarsinnan mystiikan osalta teki jo Wilhelmi
Malmivaara uudistaessaan Siionin virret 1893. Tata karsimista sitten jatkoi seuraava uudistus,
jonka keskeisin runoilija oli Jaakko Haavio (1971).

EMIL: Suurkiitos erittdin mielenkiintoisesta vastauksestasi! Se valaisi minulle todella paljon
herdanndisyyden mysteerid!

Ajattelin nyt saada taman mailin alta pois, kun muutaman tunnin paasta suuntaamme kohti
Barcelonaa. Menemme sinne mm. palmusunnuntaita ja pitkdperjantaita viettamaan, vaimoni ja
appivanhempieni kanssa ensi kertaa yhteiselle lomalle. Sattuu mielenkiintoiseen saumaan, kun
Katalonia on juuri ollut uutisissa ja Puidgemontkin oli viela eilen Suomessa. Sain juuri dsken



kerrattua vahan katalaanin kielioppia - yksi lempikielistani - saa ndhda, miten sen kanssa kay,
viime kerrasta kun on jo 8 vuotta. Talla kertaa pdasen kiymaan myos maailman ainoassa
katalaaninkielisessa maassa, Andorrassa, joka on myos Euroopan korkeimmalla sijaitseva valtio,
keskikorkeus n. 2km merenpinnan ylapuolella. Eli Pyreneille myds ensimmaista kertaa.

Barcelonassa on myds yksi maailman kauneimmista kirkoista, Sagrada Familia, jonka paavi
Benedictus XVI vihki kdytt6on 2010, juuri vahan sen jalkeen, kun olin viimeksi kaupungissa.
Paasin kdymaan kirkossa ja talla matkalla on tarkoitus menna uudestaan. Antoni Gaudin (josta
on muuten kasittaakseni pyhaksijulistamisprosessi kdaynnissd) hengellisyys iskee suomalaiseen
sydameen. Inspiraatiota on otettu Raamatusta ja luonnosta, Jumalan kahdesta kirjasta.
Varimaailma on kasittdmattoman upea, samoin arkkitehtuurin yksityiskohdat. Odotan innolla
my0s pyhan viikon kulkueita Barcelonan kaduilla, en ole koskaan aiemmin padassyt sellaisia vield
todistamaan.

Palataanpa sitten vield vahan "pyhaan Paavoon" ja herannaisyyteen. Olet oikeassa
pyhimyskultista, siind on jotain peri-inhimillista ja valttamatonta: kaikki kaipaamme ja
arvostamme esikuvia. Eika luterilaisuus alun perinkaan halunnut pyhimysten kunnioittamisesta
kokonaan eroon: heidan juhlapadivansa pysyivat kalentereissa, luterilaisia hagiografioita eli
pyhimyselamakertakokoelmia julkaistiin, kirkkoja nimettiin pyhimysten mukaan, jne.
Luterilaisuuden mukaan pyhimyksien esimerkkia ja opetusta tulee kunnioittaa, merkittavin ero
tuli siina, etta pyhimyksille suunnatut esirukouspyynnét jaivat pois, samoin pyhimysten
"ansioista" puhuminen. Ansiot nyt sikseen, mutta tuohon rukousaiheeseen olisi kiva kuulla
mielipiteesi. Omani on se, etta pyhimyksille suunnattujen rukousten poisjattaminen oli
ymmarrettavaa tilanteessa, jossa Kristuksen ainutlaatuisuuden koettiin hamartyneen: Jeesusta
saatettiin rukoilla ikdan kuin yhtena pyhimysten joukossa (valitettavasti ndin saattaa olla
edelleen joissain pain katolista maailmaa). Mutta toisaalta, onko pyhéin yhteytta haavoitettu,
onko yhteys vaeltavan ja voittoisan kirkon valilla katkaistu? Enta jos ja kun Kristuksen
ainutlaatuinen valittdjaasema on kirkkaana paikallaan, eiko silloin voisi yhta hyvin pyytaa niin
perille paasseiden kuin eldvienkin veljien ja sisarten esirukouksia ilman pelkoa siitd, etta
Kristuksen kunnia mitenkdaan hamartyy?

Tastdhan "pyhimysten rukoilemisessa" on teologisesti kyse, esirukousten pyytamisesta, ei siis
mistadn Jumalan tai Jeesuksen ohittamisesta, ikdan kuin pyhilla olisi jotain heista riippumatonta
valtaa. Minua mietityttaa valilla se, etta toisaalta luterilaisuudessa opetetaan, etta
ehtoollispdydassa toisella puolella alttaria nakymattémassa puolikaaressa polvistuvat perille
padsseet pyhat, toisaalta taas heidan kanssaan ei saisi mitenkdan kommunikoida. Saa rukoilla ja
osallistua jumalanpalvelukseen yhdessa, muttei pyytaa esirukouksia? Toisaalta toiset luterilaiset
ajattelevat, etteivat kuolleet ole ensinkdan taivaassa vaan tiedottomuudessa odottamassa
ylésnousemusta. Mita herdannaisyydessa yleensa ajatellaan? Onko Paavo taivaassa, ja
rukoileeko han siella kérttikansan puolesta?

Sivumennen sanoen, Aholansaaren-pyhiinvaellus on ehdottomasti to do -listallani. Saan lisata
sen sitten Rooman, Assisin, Santiago de Compostelan ja Czestochowan peraan. Joulukuussa on
vuorossa se kaikkein pyhin, Jerusalem (ja jouluna Betlehem!).

Annas kun kysyn vield yhta asiaa herdnnaisyydestd. Jos sielld on noin paljon vierastettu uskoa,
ettei edes uskoon uskalleta heratd, niin kuinka sielld on tulkittu Uutta testamenttia? Vai onko se
jatetty evankelisille?:) Muutenkin herannaisyyden raamattuhengellisyys ja raamatuntulkinta
kiinnostaisi. Virret ovat selva juttu, mutta entd Raamattu? Paavollehan se oli ainakin aluksi
vaikea kirja, entd myohemmin? Keksin kylld Psalmeista kohtia, joissa puhutaan Jumalan
odottamisesta ja ikdvoimisestd, enka suinkaan kielld tallaisen hengellisen asenteen arvoa. Se ei



kuitenkaan nahdakseni voi olla mitenkaan eksklusiivinen tai universaali, ikdan kuin
kristillisyyden pitaisi olla juuri sellaista. UT:ssa nden paljon enemman iloista uskoa, uskoa, joka
on saatu lahjaksi ja joka on puhdistanut sydamen ja antanut uuden eldaman. Tastd osaat
varmasti jalleen jotain mielenkiintoista kertoa.

KALLE: Matkasi vaikuttaa kyllad innostavalta. Haluaisin kovasti joskus kdyda Katalonian
suunnalla. Sagrada Familia pitdisi paasta kylla ndkemaan. Itse olen vihemman harjoittanut
pyhiinvaelluskulttuuria, mutta siita kulttuurista on sanottava sen verran, ettda n. kymmenen
vuoden takainen reissu Assisiin oli kylla itselleni tarkea. Pieni pala sydantani sinne maisemiin
kylla jdi. Se oli TYT:n opintomatka ja siella kylvettiin siemenia San Damianon osuuskuntaan.

Noista pyhimyksille suunnatuista rukouksista: Luulen, ettd herdanndisyys on noitten suhteen aika
lailla luterilaisuuden peruslinjoilla. Vaikka esim. Paavoa, tai Malmivaaroja, on saatettu arvostaa
jonkinlaisina esikuvina ja opettajina, ja siihen arvostukseen on liittynyt "pyhimyskulttimaisia”
piirteitd, luulen ettei "pyhille” suunnattua rukouselamaa herannaisyyden piirissa harjoiteta sen
enempaa kuin muuten luterilaisuudessa.

Itsekin huomaan olevani sen verran periluterilainen, etta pyhimyksille suunnatut esirukoukset
tuntuvat ajatuksena vierailta, vaikka en mina niita kovin kerettildisina pitdaa. Ymmarran ja
hyvaksyn tuon teologisen ajattelutavan ja perusteen, mita esitit.

Eikd herannaisyyden piirissa ole tainnut olla mitdan erityista intoa pohtia mydskaan ihmisen
kohtaloa kuoleman ja viimeisen tuomion valilla. Tama tematiikka taitaa ylipaataan olla
luterilaisuudessa vahaisen huomion kohteena. Nahdakseni luterilaisuudessa on lasna juuri tuo
mainitsemasi ajatus ihmisen tiedottomuudesta tai kokonaisvaltaisesta kuolemasta, josta sitten
viimeisena paivana heratetdaan. Saman aikaan on myds puhetta sielun valittomasta taivaaseen
vilahtamisesta, jopa valitilasta. Ei taida kanta tdhan olla luterilaisuuden sisalla kovin selva. Ja
kun tarkemmin mietin, en keksi juurikaan herannaisyyden parista kannanottoja naihin
tematiikkoihin.

Mitenkas katolisessa kirkossa ajatellaan naista ihmisen vaelluksista kuoleman jalkeen (ennen
ruumiiden ylosnousemusta)? Hyllystani l0ytyy katolisen kirkon katekismus, mistd asia varmaan
|Oytyisi (ja joskus olen sen lukenutkin), mutta kysynpa sita sinulta. Ja mitenka viralliseen
opetukseen suhtautuu kuolemaan liittyva kansanusko? Huomaan, etta ihmisten parissa ainakin
luterilaisissa hautajaisissa uskomukset ovat hyvin kirjavia sen suhteen, mita ihmiselle/sielulle
tapahtuu kuolemassa.

Herdannaisyyden raamattundakemys ei ole varmastikaan mitenkaan yksiselitteinen. Liikkeen
sisalta I6ytynee monenlaisia raamattundakemyksia. Vanha vitsihdn menee niin, ettd heranneet
eivat lue Raamattua, koska se on hedbergildisten kirja. Tuo ei tietenkdan kerro koko totuutta.

Paavo Ruotsalaisen suhtautuminen evankeliumin lupauksiin on ehka yksi tematiikka, jolla
raamattunakemyskysymysta voisi lahestyd. Paavohan kehottaa katsomaan evankeliumin
armolupauksiin. Han lukee niitd samoja armolupauksia, mitd Hedberg luki ja kehottaa
synninhadassaan olevaa ihmistad kddntymaan niiden puoleen. Ajattelen, ettd Hedberg ja
Ruotsalainen lukivat ndita lupauksia erilaisessa aikamuodossa. Hedberg luki lupauksen armosta,
Kristuksen tahden, uskon kautta annettavasta lupauksesta perfektissa. Tuo armo on jo annettu.
Sen voi huoletta uskoa. Paavo sen sijaan luki tuon lupauksen futuurissa. Han jotenkin ajatteli,
ettd Jumala kylla ajallaan tulee antamaan armonsa, kun han vaan pitda huolen ikdavoimisestaan.



Tassa mielentilassa Raamatun tarjoamia lupauksia ja uskon iloa voidaan lukea ikdan kuin
lohdutukseksi, raadollisesta mielesta nousevan epauskon ja epatoivon tyynnyttamiseksi: “kylla
armo ja rauha vield minunkin risukasaani koittavat, onhan Herra sen luvannut”.

Toisena seikkana voisin nostaa esille herdnnaisyyden perinndssa olevan Raamatun
vertauskuvallisen lukemisen. Tama nakyy vaikkapa Paavon verratessa Kristityn hengellisia
ahdinkoja Kristuksen karsimyksiin Getsemanessa ja Golgatalla ja ennen kaikkea tama nakyy
Siionin virsissa, jotka vilisevat raamatunkohtia. Siionin virret ovat tdynna Raamatunhenkildiden
kohtaloita, joihin veisaaja samaistetaan virren rukouksessa.

Reilut kymmenen vuotta sitten Pauli Annala tutustutti luentosarjalla minua ja muita
opiskelijoita klassiseen Raamatun allegoriseen/hengelliseen luentaan (kurssin nimi oli Lectio
divina ja kristillinen eksistenssi). Tuon kurssin myota opin huomaamaan, etta Siionin virret ja
ylipaataan luterilainen virsiperinne elda erittdin voimakkaasti tassa lannen kirkon yhteisessa
perinteessa.

EMIL: Barcelonan-matkamme meni hyvin, Sagrada oli viela upeampi kuin kahdeksan vuotta
sitten, kun sielld viimeksi kavin. Ostin Barcelonan emerituskardinaalin haastattelukirjan, jossa
han kertoo, etta barcelonalaiset ajattelivat rakennustyon kestavan viela todella pitkdan -
sitahan on tehty jo 1800-luvulta - mutta yhtena pdivana han sai inspiraation, etta jos kirkkolaiva
voitaisiin peittaa, kirkko voitaisiin vihkia. Arkkitehdit antoivat vihreaa valoa, ja seuraavana
ideana oli kutsua itse paavi vihkimaan kirkko kayttoon. Benedictus XVI suostui ja toimitti
historiallisen vihkimisen 7.11.2010. Normaalisti messut vietetaan alakerran kryptassa, missa on
my0s Antoni Gaudin hauta. Kdvimme siella pyhan viikon tiistaina. Lisaksi katsoimme puolen
tunnin valoshown, jossa Kristuksen karsimysta kuvaavan julkisivun veistoksia valaistiin musiikin
ja mietiskelytekstien saattelemana hienolla tavalla. Kirkon alakerrassa on museo, jossa arvioitiin
viimeisten tornien valmistumisvuodeksi 2026, mutta erds opas sanoi, etta uusi arvio olisikin
2036. Saapa nahda.

Andorra oli myo6s hieno. Kavimme katalaaninkieliselld opastetulla kierroksella vanhassa
parlamenttitalossa, jossa oli tehty maan kaikki tarkeimmat paatokset useiden satojen vuosien
ajan aina vuoteen 2011 asti. Sitten kavimme maan kansallispyhdakossa Meritxellissa keskella
Pyreneiden upeita maisemia. S6imme crema catalanaa ja palasimme kiertotieta takaisin
Barcelonaan, kun itsendisyysmieliset mielenosoittajat olivat katkaisseet moottoritien protestiksi
Puigdemontin ja muiden poliitikkojen vangitsemisesta. Barcelonassa kuuntelimme perinteisen
pitkdperjantain saarnan Kristuksen viimeisista sanoista ja ndimme myos alkupatkan kulkueesta,
jossa oli mustiin suippohattuihin (a la Ku Klux Klan) pukeutuneita veljia, ja ristid kantavan
Jeesus-patsaan perassa tuli vield isompi Maria-patsas. Hymahdin itsekseni miettiessani sita,
kuinka heikosti tdma naytos kuvaa oman katolisuuteni sisaltoa. Katsoin kulkuetta vahintaan
yhté paljon kulttuurikuriositeettina kuin pitkdperjantain hartautena. Jos keskiverto suomalainen
turisti joutuu muodostamaan kasityksensa katolisuudesta téllaisten ulkoisten ndytdsten
perusteella, niin voi voi.

Siitd paastaankin takaisin pyhimysasiaan. Ehkd ymmarsit vaarin: tiesin kylla, etteivat
herdanndiset pyyda Paavon esirukouksia. Kysyinkin astetta vaatimattomamman kysymyksen
siitd, rukoileeko Paavo taivaassa herannaisten puolesta, ihan riippumatta siita, pyytavatko
herannaiset hanelta sita vai eivat. Sen sijaan vastauksesi ja asenteesi pyhimyksille esitettyihin
rukouksiin tai rukouspyyntdihin sanoittavat sen, mita olen kasittanyt aika monien suomalaisten
luterilaisten ajattelevan. Pidan sitd oikein hienona ekumeenisena saavutuksena. Jos
lahtotilanne oli se, ettd protestantit pitivat ndita rukouksia epajumalanpalveluksena, katolilaiset
taas niiden puutetta merkkina oikean uskon puutteesta, niin mita naille kdsityksille tapahtuu,



jos ja kun ekumeenisesti haluaisimme tunnustaa toisemme kristityiksi ja pyrkia kasvavaan
vhteyteen? Nyt ollaan ndahdakseni paasty siihen, ettd luterilaiset voivat ymmartaa katolista
kdytantoa ja olla tuomitsematta sitd, vaikka eivat koekaan sitd omakseen, kun taas katolilaiset
voivat tunnustaa, ettei pyhimysten rukoilu ole mikaan valttamattéomyys ja etta ihminen voi olla
ihka oikea ja taivaaseen matkalla oleva kristitty, vaikkei harjoittaisi minkdanlaista
pyhimyshartautta. Ndin katolinen ja luterilainen identiteetti sdilyvat, mutta myds ekumeeninen
identiteetti otetaan todesta - se ei siis ole pelkkaa teeskentelya tai erojen maton alle
lakaisemista. Olennaisin, mikd on muuttunut, on toisen tuomitsemisen pois jattaminen, mika
lienee aika lailla Jeesuksen opetuksen mukaista, jos itse haluamme tuomiolta valttya.

Pyhimysten rukoilu tietysti edellyttda, kuten edellisessa viestissani tuli ilmi, sitd, ettd he ovat
elossa ja jonkinlaisessa yhteydessa sekd meihin ettd Jumalaan. Kuolemanjalkeisen elaman
kasittamiselld on pitkd dogmihistoriansa, teologisesti Ratzingerin eskatologiakirja selittaa tata
hyvin. Taivaaseenastumisellaan Jeesus avasi taivaan ja hdanessa kuolevat padsevat olemaan
hanen kanssaan (kuten Paavali toivoi Fil. 1). Oletuksellisesti aika moni joutuu taivaan portilla
kokemaan vahintdaankin pienen puhdistuksen, jota kiirastuleksi kutsutaan. Jumalasta erossa
kuolevat jaavat ikuiseen eroon Jumalasta. Maailman lopussa tulee sitten vielad ruumiiden
ylésnousemus ja viimeinen tuomio, mutta se ei jo kuolleiden kohtaloa muuttane. Ongelmaksi
jaa sen kuvittelu, mita silloin todella tapahtuu, Raamattukin puhuu siita kuvin ja vertauksin,
monenlaisin erilaisin.

Kiitos selityksistasi herannaisesta suhtautumisesta Jumalan lupauksiin. Katolilaisena ajattelisin,
etta pelastukseen ja lupauksiin kuuluu sekda mennyt, nykyinen etta tuleva aikamuoto.
Kristittyjen kohdalla ainakin kaste on menneessa aikamuodossa, ja siina on jo lahjoitettu jotain
pysyvaa. Miten herannaisyydessa on suhtauduttu kasteeseen sakramenttina tai
armonvalineena? Voisi kuvitella, etta yhtaalta siihen sopisi ajatus, jossa korostetaan sita, mita
kasteen lisaksi taytyy tapahtua. Toisaalta voisi kuvitella, ettd herannaisyyteen juuri sopisi ajatus
kasteen riittavyydesta, kun itse ei mitdaan voi tehda ja taytyy riippua kiinni lupauksissa.

KALLE: Luulen, etta harva herdnneista on ajatellut Paavon rukoilevan tuolla jossakin meidan
puolestamme. Ainakaan itselle se ei ole tullut mieleen. Sen verran luterilaisen kasvatuksen
hapattama olen.

Kiitos keskustelusta! Oli antoisaa vaihtaa ajatuksia korttildisyyden ja katolisen uskon
risteysasemista.



